
 

 

 

 

      ༄༅། །རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་སོ་བདུན་མ་ཞེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ། །  
                      佛子行三十七頌 

 

 

  

རྒྱལ་སྲས་ཐོགས་མེད་བཟང་པོས་གསུང། 

佛子無著賢著 

 



1 
 

༄༅། །ན་མ་ོལ་ོཀ་ེཤྭ་རཱ་ཡ།  

拿摩洛給秀日阿雅  

གང་གསི་ཆསོ་ཀུན་འག་ོའངོ་མདེ་གཟགིས་ཀྱང་། །འག་ོབའ་ིདོན་ལ་གཅགི་ཏུ་བརོན་མཛད་པའ།ི ། 

雖見諸法無來去     唯一勤行眾生利  
བླ་མ་མཆོག་དང་སྤྱན་རས་གཟགིས་མགནོ་ལ། །རྟག་ཏུ་ས་ོགསུམ་གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་ལ།ོ ། 

上師觀世音尊前     恆以三門恭敬禮  
ཕན་བདེའ་ིའབྱུང་གནས་རོགས་པའ་ིསངས་རྒྱས་རྣམས། ། 

正等覺佛利樂源 
དམ་ཆསོ་བསྒྲུབས་ལས་བྱུང་ས་ེད་ེཡང་ན།ི ། 

從修正法而出生 
ད་ེཡ་ིལག་ལེན་ཤསེ་ལ་རག་ལས་པས། །རྒྱལ་སྲས་རྣམས་ཀྱ་ིལག་ལནེ་བཤད་པར་བྱ། །  

修法復依明行要     故當宣說佛子行 

༡ དལ་འབྱརོ་གྲུ་ཆནེ་རེད་དཀའ་ཐབོ་དུས་འདརི། ། 

1 此生幸得暇滿船  

བདག་གཞན་འཁོར་བའ་ིཚགོས་ལས་བསྒྲལ་བྱའ་ིཕྱིར། ། 

自他須渡生死海  

ཉིན་དང་མཚན་དུ་གཡལེ་བ་མེད་པར་ན།ི །ཉན་སམེས་སོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། ། 

故於晝夜不空過     聞思修是佛子行  

 



2 
 

༢ གཉནེ་ག་ིཕྱོགས་ལ་འདདོ་ཆགས་ཆུ་ལྟར་གཡ།ོ །དྲག་ཡ་ིཕྱོགས་ལ་ཞ་ེསྡང་མ་ེལྟར་འབར། ། 

2 貪愛親方如水動     瞋蹭怨方似火燃  
བླང་དོར་བརདེ་པའ་ིགཏ་ིམུག་མུན་ནག་ཅན། །ཕ་ཡུལ་སོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། །  

癡昧取捨猶黑暗     離家鄉是佛子行 
༣ ཡུལ་ངན་སངས་པས་ཉོན་མངོས་རིམ་གསི་འགབི། ། 

3 遠惡境故惑漸減  
རྣམ་གཡངེ་མེད་པས་དག་ེསོར་ངང་གསི་འཕལེ། ། 

離散亂故善自增  
རིག་པ་དྭངས་པས་ཆསོ་ལ་ངེས་ཤསེ་ས།ེ །དབེན་པ་བསནེ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། །  

心澄於法起定見     依靜處是佛子行  
༤ ཡུན་རངི་འགགོས་པའ་ིམཛའ་ཤསེ་ས་ོསརོ་འབྲལ། ། 

4 常伴親友還離別  
འབད་པས་བསྒྲུབས་པའ་ིནརོ་རས་བཤུལ་དུ་ལུས། ། 

勤聚財物終棄捐  
ལུས་ཀྱ་ིམགོན་ཁང་རྣམ་ཤསེ་མགོན་པོས་བརོ། །ཚ་ེའད་ིབློས་བཏང་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། ། 

識客且遣身捨去     捨現世心佛子行  
༥ གང་དང་འགགོས་ན་དུག་གསུམ་འཕེལ་འགྱུར་ཞངི་། ། 

5 伴彼若使三毒長 

 



3 
 

ཐོས་བསམ་བསམོ་པའ་ིབྱ་བ་ཉམས་འགྱུར་ལ། ། 

並壞聞思修作業  
བྱམས་དང་སིང་ར་ེམདེ་པར་སྒྱུར་བྱདེ་པའ།ི །གོགས་ངན་སངོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

能轉慈悲令喪失     遠惡友是佛子行  
༦ གང་ཞགི་བསནེ་ན་ཉེས་པ་ཟད་འགྱུར་ཞངི་། །ཡནོ་ཏན་ཡར་ངའོ་ིཟ་ལྟར་འཕལེ་འགྱུར་བའ།ི ། 

6 依彼若令惡漸盡     功德猶如初月增  
བཤསེ་གཉནེ་དམ་པ་རང་ག་ིལུས་བས་ཀྱང་། །གཅསེ་པར་འཛིན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

則較自身由愛重     依善知識佛子行  
༧ རང་ཡང་འཁརོ་བའ་ིབཙནོ་རྭར་བཅངིས་པ་ཡ།ི །འཇགི་རྟེན་ལྷ་ཡསི་སུ་ཞགི་བ་པར་ནུས། ། 

7 自身仍陷生死獄     世間神等能救誰  
ད་ེཕྱིར་གང་ལ་སྐབས་ན་མ་ིབསླུ་བའ།ི །དཀནོ་མཆགོ་སབས་འག་ོརྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故於依止不虛者     皈依三寶佛子行  
༨ ཤནི་ཏུ་བཟདོ་དཀའ་ིངན་སངོ་སྡུག་བསལ་རྣམས། ། 

8 諸極難忍惡趣苦   
སྡིག་པའ་ིལས་ཀ་ིའབྲས་བུར་ཐུབ་པས་གསུངས། ། 

能仁說為趣業果  

ད་ེཕྱིར་སྲགོ་ལ་བབ་ཀྱང་སྡགི་པའ་ིལས། །ནམ་ཡང་མ་ིབྱེད་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

故雖遭遇命難緣     終不造罪佛子行  

 



4 
 

༩ སྲིད་གསུམ་བད་ེབ་རྩྭ་རའེ་ིཟལི་པ་བཞནི། །ཡུད་ཙམ་ཞགི་གསི་འཇིག་པའ་ིཆོས་ཅན་ཡནི། ། 

9 三有樂如草頭露     是須臾頃壞滅法   
ནམ་ཡང་མ་ིའགྱུར་ཐར་པའ་ིག་ོའཕང་མཆོག །དོན་དུ་གཉརེ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལན་ཡནི། ། 

故於無轉解脫道     起希求是佛子行  
༡༠ ཐོག་མདེ་དུས་ནས་བདག་ལ་བར་ེབ་ཅན། །མ་རྣམས་སྡུག་ན་རང་བདསེ་ཅ་ིཞགི་བྱ། ། 

10 無始時來憫我者     母等若苦我何樂  
ད་ེཕྱིར་མཐའ་ཡས་སམེས་ཅན་བསྒྲལ་བྱའ་ིཕྱརི། ། 

為度無邊有情故  
བྱང་ཆུབ་སམེས་བསདེ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

發菩提心佛子行  
༡༡ སྡུག་བསྔལ་མ་ལུས་བདག་བད་ེའདདོ་ལས་བྱུང་། ། 

11 諸苦由貪自樂起  
རགོས་པའ་ིསངས་རྒྱས་གཞན་ཕན་སམེས་ལས་འཁྲུངས། ། 

佛從利他心所生  
ད་ེཕྱིར་བདག་བད་ེགཞན་ག་ིསྡུག་བསལ་དག །ཡང་དག་བར་ེབ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། །  

故於自樂他諸苦     修正換是佛子行  

༡༢ སུ་དག་འདདོ་ཆེན་དབང་གིས་བདག་ག་ིནརོ། །ཐམས་ཅད་འཕོག་གམ་འཇུག་ན་ཡང་། ། 

12 彼縱因貪親盜取     或令他奪一切財  

 



5 
 

ལུས་དང་ལངོས་སྤྱདོ་དུས་གསུམ་དག་ེབ་རྣམས། །ད་ེལ་བསྔ་ོབ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

猶將身財三時善     迴向於彼佛子行  
༡༣ བདག་ལ་ཉེས་པ་ཅུང་ཟད་མདེ་བཞནི་དུ། །གང་དག་བདག་ག་ིམག་ོབ་ོགཅདོ་བྱདེ་ནའང་། ། 

13 吾身雖無少過咎     他人竟來斷吾頭  
སངི་རེའ་ིདབང་གསི་ད་ེཡ་ིསྡགི་པ་རྣམས། །བདག་ལ་ལེན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

於彼還生難忍悲     代受罪是佛子行  
༡༤ འགའ་ཞགི་བདག་ལ་མ་ིསན་སྣ་ཚགོས་པ། །སོང་གསུམ་ཁྱབ་པར་སྒྲོགས་པར་བྱེད་ན་ཡང་། ། 

14 縱人百般中傷我     醜聞謠傳遍三千  
བྱམས་པའ་ིསམེས་ཀྱསི་སླར་ཡང་ད་ེཉིད་ཀྱ།ི །ཡོན་ཏན་བརདོ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

吾猶身懷悲憫心     讚他德是佛子行   
༡༥ འག་ོམང་འདུས་པའ་ིདབུས་སུ་འགའ་ཞགི་གསི།།མཚང་ནས་བྲུས་ཤངི་ཚགི་ངན་སྨྲ་ན་ཡང་།། 

15 縱人於眾集會中     攻無隱私出惡言  
ད་ེལ་དག་ེབའ་ིབཤསེ་ཀྱ་ིའདུ་ཤསེ་ཀྱིས། །གུས་པར་འདུད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

於彼還生益友想     倍恭敬是佛子行  
༡༦ བདག་ག་ིབུ་བཞནི་གཅསེ་པར་བསངས་པའ་ིམིས། ། 

16 我以如子愛護人  

བདག་ལ་དག་བཞིན་བལྟ་བར་བྱདེ་ན་ཡང། ། 

彼若視我如寇仇  

 



6 
 

ནད་ཀྱསི་བཏབ་པའ་ིབུ་ལ་མ་བཞིན་དུ། །ལྷག་པར་བར་ེབ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

猶如母對重病兒     倍悲憫是佛子行  
༡༧ རང་དང་མཉམ་པའམ་དམན་པའ་ིས་ེབ་ོཡསི།།ང་རྒྱལ་དབང་གསི་བརས་ཐབས་བྱདེ་ན་ཡང།། 

17 同等或諸寒微士     雖懷傲慢屢欺凌  
བླ་མ་བཞིན་དུ་གུས་པས་བདག་ཉིད་ཀྱ།ི །སྤྱ་ིབོར་ལེན་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། ། 

吾亦敬彼如上師     恆頂戴是佛子行  
༡༨ འཚ་ོབས་ཕངོས་ཤངི་རྟག་ཏུ་མ་ིཡསི་བརས། ། 

18 雖乏資財為人賤   
ཚབས་ཆནེ་ནད་དང་གདོན་གིས་བཏབ་ཀྱང་སླར། ། 

復遭重病及魔侵  
འག་ོཀུན་སྡགི་སྡུག་བདག་ལ་ལནེ་བྱདེ་ཅིང་། །ཞུམ་པ་མེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

眾生罪苦仍取受     無怯弱是佛子行  
༡༩ སན་པར་གགས་ཤངི་འག་ོམང་སྤྱ་ིབོས་བཏུད། །རྣམ་ཐོས་བུ་ཡ་ིནོར་འདྲ་ཐོབ་གྱུར་ཀྱང་། ། 

19 雖富盛名眾生敬     財富量齊多聞天   
སྲདི་པའ་ིདཔལ་འབྱོར་སངི་པ་ོམེད་གཟགིས་ནས། །ཁངེས་པ་མེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། ། 

猶觀榮華無實義     離驕慢是佛子行  

༢༠ རང་ག་ིཞ་ེསྡང་དག་བ་ོམ་ཐུལ་ན། །ཕྱ་ིརལོ་དག་བ་ོབཏུལ་ཞངི་འཕལེ་བར་འགྱུར། །  

20 倘若未伏內瞋敵     外敵雖伏旋增盛  

 



7 
 

ད་ེཕྱིར་བྱམས་དང་སངི་རེའ་ིདམག་དཔུང་གིས། །རང་རྒྱུད་འདུལ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། ། 

故應速興慈悲軍     降伏自心佛子行  
༢༡ འདོད་པའ་ིཡོན་ཏན་ལན་ཚྭའ་ིཆུ་དང་འད། །ཇ་ིཙམ་སྤྱད་ཅངི་སྲདེ་པ་འཕལེ་བར་འགྱུར། ། 

21 五欲品質如鹽滷     任幾受用渴轉增  
གང་ལ་ཞནེ་ཆགས་ས་ེབའ་ིདངོས་པ་ོརྣམས། །འཕལ་དུ་སངོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

於諸能生貪著物     頓時捨是佛子行  
༢༢ ཇ་ིལྟར་སྣང་བ་འད་ིདག་རང་ག་ིསམེས། །སམེས་ཉིད་གདོད་ནས་སོས་པའ་ིམཐའ་དང་བྲལ། ། 

22 諸所顯現唯自心     心體本離戲論邊  
ད་ེཉིད་ཤསེ་ནས་གཟུང་འཛིན་མཚན་མ་རྣམས། །ཡདི་ལ་མ་ིབྱེད་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། ། 

知已當於二取相     不著意是佛子行  
༢༣ ཡདི་དུ་འངོ་བའ་ིཡུལ་དང་འཕད་པ་ན། །དབྱར་ག་ིདུས་ཀྱ་ིའཇའ་ཚནོ་ཇ་ིབཞནི་དུ། ། 

23 設若會遇悅義境     應觀猶如夏時虹  
མཛསེ་པར་སྣང་ཡང་བདེན་པར་མ་ིལྟ་ཞངི་། །ཞནེ་ཆགས་སངོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

雖現美麗然無實     離貪著是佛子行  
༢༤ སྡུག་བསལ་སྣ་ཚགོས་ར་ིལམ་བུ་ཤ་ིལྟར། །འཁྲུལ་སྣང་བདནེ་པར་བཟུང་བས་ཨ་ཐང་ཆད། ། 

24 諸苦猶如夢子死     妄執實有起憂惱  
ད་ེཕྱིར་མ་ིམཐུན་རནེ་དང་འཕད་པའ་ིཚ།ེ །འཁྲུལ་པར་ལྟ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

故於違緣會遇時     觀為虛妄佛子行  

 



8 
 

༢༥ བྱང་ཆུབ་འདོད་པས་ལུས་ཀྱང་གཏོང་དགསོ་ན། ། 

25 求覺尚須捨自身  
ཕྱ་ིརོལ་དངོས་པ་ོརྣམས་ལ་སསོ་ཅ་ིདགསོ། ། 

何況一切身外物  
ད་ེཕྱིར་ལན་དང་རྣམ་སནི་མ་ིར་ེབའ།ི །སིན་པ་གཏངོ་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故於身財盡捨卻     不望報是佛子行  
༢༦ ཚུལ་ཁིམས་མེད་པར་རང་དོན་མ་ིའགྲུབ་ན། ། 

26 無戒自利尚不成  
གཞན་དོན་བསྒྲུབ་པར་འདདོ་པ་གད་མོའ་ིགནས། ། 

欲成他利豈可能  
ད་ེཕྱིར་སྲདི་པའ་ིའདུན་པ་མེད་པ་ཡིས། །ཚུལ་ཁིམས་བསྲུང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

故於三有不希求     勤護戒是佛子行  
༢༧ དག་ེབའ་ིལོངས་སྤྱོད་འདོད་པའ་ིརྒྱལ་སྲས་ལ། ། 

27 欲享福善諸佛子  
གནདོ་བྱདེ་ཐམས་ཅད་རིན་ཆནེ་གཏེར་དང་མཚུངས། ། 

應觀怨家如寶藏  
ད་ེཕྱིར་ཀུན་ལ་ཞ་ེའགས་མེད་པ་ཡིས། །བཟདོ་པ་སོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལནེ་ཡིན། །  

於諸眾生捨怨心     修安忍是佛子行  

 



9 
 

༢༨ རང་དནོ་འབའ་ཞགི་སྒྲུབ་པའ་ིཉན་རང་ཡང་། །མག་ོལ་མ་ེཤརོ་བཟོག་ལྟར་བརོན་མཐོང་ན། ། 

28 唯求自利二乘人     猶見勤如救頭燃  
འག་ོཀུན་དནོ་དུ་ཡནོ་ཏན་འབྱུང་གནས་ཀྱ།ི །བརནོ་འགྲུས་རོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། ། 

為利眾生啟德源     發精進是佛子行  
༢༩ ཞ་ིགནས་རབ་ཏུ་ལྡན་པའ་ིལྷག་མཐོང་གསི། ། 

29 甚深禪定生慧觀  
ཉོན་མོངས་རྣམ་པར་འཇོམས་པར་ཤསེ་བྱས་ནས། ། 

能盡除滅諸煩惱 
གཟུགས་མདེ་བཞ་ིལས་ཡང་དག་འདས་པ་ཡ།ི།བསམ་གཏན་སོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི།།  

知已應離四無色     修靜慮是佛子行  
༣༠ ཤེས་རབ་མདེ་ན་ཕ་རོལ་ཕྱིན་ལྔ་ཡསི། །རོགས་པའ་ིབྱང་ཆུབ་འཐོབ་པར་མ་ིནུས་པས། ། 

30 無慧善導前五度     正等覺佛不能成  
ཐབས་དང་ལྡན་ཞངི་འཁོར་གསུམ་མ་ིརྟོག་པའ།ི །ཤེས་རབ་སོམ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故具方便離三輪     修智慧是佛子行  
༣༡ རང་ག་ིའཁྲུལ་པ་རང་གིས་མ་བརྟགས་ན། ། 

31 若不細察己過失  
ཆོས་པའ་ིགཟུགས་ཀྱསི་ཆསོ་མནི་བྱེད་སྲདི་པས། ། 

道貌岸然行非法  

 



10 
 

ད་ེཕྱིར་རྒྱུན་དུ་རང་ག་ིའཁྲུལ་པ་ལ། །བརྟགས་ནས་སོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故當相續恆觀察     斷己過是佛子行  
༣༢ ཉནོ་མོངས་དབང་གསི་རྒྱལ་སྲས་གཞན་དག་ག།ི ། 

32 因惑說他佛子過  
ཉེས་པ་གངེ་ན་བདག་ཉདི་ཉམས་འགྱུར་བས། ། 

徒然滅損自功德  
ཐེག་པ་ཆ་ེལ་ཞུགས་པའ་ིགང་ཟག་ག།ི །ཉེས་པ་མ་ིསྨྲ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故於大乘諸行者     不道彼過佛子行  
༣༣ རེད་བཀུར་དབང་གསི་ཕན་ཚུན་རདོ་འགྱུར་ཞིང་། ། 

33 貪圖利敬互爭執      
ཐོས་བསམ་སོམ་པའ་ིབྱ་བ་ཉམས་འགྱུར་བས། ། 

聞思修業將退修  
མཛའ་བཤསེ་ཁྱམི་དང་སནི་བདག་ཁྱིམ་རྣམས་ལ།།ཆགས་པ་སོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི།།  

故於親友施主家     離貪著是佛子行   
༣༤ རྩུབ་པའོ་ིཚགི་གསི་གཞན་སམེས་འཁྲུག་འགྱུར་ཞིང་། ། 

34 粗言惡語惱人心  
རྒྱལ་བའ་ིསྲས་ཀྱ་ིསྤྱདོ་ཚུལ་ཉམས་འགྱུར་བས། ། 

復傷佛子諸行儀  

 



11 
 

ད་ེཕྱིར་གཞན་ག་ིཡདི་དུ་མ་ིའངོ་བའ།ི །ཚགི་རྩུབ་སོང་བ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

故於他人所不悅     絕惡言是佛子行   
༣༥ ཉནོ་མོངས་གོམས་ན་གཉེན་པོས་བཟོག་དཀའ་བས། ། 

35 煩惱串習則難治      
དྲན་ཤསེ་སསེ་བུས་གཉེན་པོའ་ིམཚནོ་བཟུང་ནས། ། 

勇士明持念正器   
ཆགས་སོགས་ཉནོ་མོངས་དང་པ་ོསེས་མ་ཐག །འབུར་འཇམོས་བྱེད་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི།།  

貪等煩惱初生時     即摧壞是佛子行  
༣༦ མདརོ་ན་གང་དུ་སྤྱོད་ལམ་ཅ་ིབྱེད་ཀྱང་། །རང་ག་ིསམེས་ཀྱ་ིགནས་སྐབས་ཅ་ིའདྲ་ཞསེ། ། 

36 隨於何時行何事     應觀自心何相狀  
རྒྱུན་དུ་དྲན་དང་ཤསེ་བཞནི་ལྡན་པ་ཡསི། །གཞན་དོན་སྒྲུབ་པ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡིན། །  

恆繫正念與正知     修利他是佛子行  
༣༧ ད་ེལྟར་བརོན་པས་བསྒྲུབས་པའ་ིདག་ེབ་རྣམས། ། 

37 勤修諸行所生善     
མཐའ་ཡས་འག་ོབའ་ིསྡུག་བསྔལ་བསལ་བའ་ིཕྱརི། ། 

為除無邊眾生苦  
འཁརོ་གསུམ་རྣམ་པར་དག་པའ་ིཤསེ་རབ་ཀྱསི། །བྱང་ཆུབ་བསྔ་ོབ་རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་ཡནི། །  

咸以三輪清淨慧     迴向菩提佛子行  

 



12 
 

མད་ོརྒྱུད་བསན་བཅོས་རྣམས་ལས་གསུངས་བའ་ིདོན། ། 

我依經續諸論典   
དམ་པ་རྣམས་ཀྱ་ིགསུང་ག་ིརསེ་འབྲང་ནས། ། 

及眾聖賢所說義 
རྒྱལ་སྲས་རྣམས་ཀྱ་ིལག་ལེན་སུམ་ཅུ་བདུན། །རྒྱལ་སྲས་ལམ་ལ་སླབོ་འདདོ་དོན་དུ་བཀོད། ། 

為欲學佛子道者     撰佛子行卅七頌  
བླ་ོགོས་དམན་ཞིང་སང་པ་ཆུང་བའ་ིཕྱིར། །མཁས་པ་དགེས་པའ་ིསྡབེ་སརོ་མ་མཆིས་ཏ།ེ ། 

才淺學疏文不精     碩學閱之難生喜   
མད་ོདང་དམ་པའ་ིགསུང་ལ་བརྟེན་པའ་ིཕྱིར། ། 

然依經教聖者故  
རྒྱལ་སྲས་ལག་ལེན་འཁྲུལ་མེད་ལགས་པར་སམེས། ། 

佛子行頌應無誤  
འནོ་ཀྱང་རྒྱལ་སྲས་སྤྱདོ་པ་རླབས་ཆནེ་རྣམས། ། 

然佛子行諸巨浪  
བླ་ོདམན་བདག་འདྲས་གཏངོ་དཔག་དཀའ་བའ་ིཕྱིར། ། 

愚鈍如我難盡測  
འགལ་དང་མ་འབྲལེ་ལ་སགོས་ཉསེ་པའ་ིཚགོས། ། 

故祈智者慈寬恕  

 



13 
 

དམ་པ་རྣམས་ཀྱིས་བཟདོ་པར་མཛད་དུ་གསལོ། ། 

為理無關諸過失  
ད་ེལས་བྱུང་བའ་ིདག་ེབས་འག་ོབ་ཀུན། །དནོ་དམ་ཀུན་རབོ་བྱང་ཆུབ་སམེས་མཆགོ་གིས། ། 

吾以此善願眾生     皆發真俗菩提心  
སྲདི་དང་ཞ་ིབའ་ིམཐའ་ལ་མ་ིགནས་པའ།ི །སྤྱན་རས་གཟགིས་མགནོ་ད་ེདང་མཚུངས་པར་ཤགོ ། 

不住有寂得自在     咸成怙主觀世音 
ཅསེ་པ་འད་ིརང་གཞན་ལ་ཕན་པའ་ིདནོ་དུ་ལུང་དང་རིགས་པ་སྨྲ་བའ་ིབཙུན་པ་ཐོགས་མདེ་ཀྱསི་དངུལ་ཆུའ་ིརིན་ཆེན་ཕུག་

ཏུ་སར་བའ།ོ། 

為利自他故，宣說聖教和真理沙門無著寫於銀水珍寶窟。 

 


